
 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

9

УТОПИЯ, АНТИУТОПИЯ  
И СОВРЕМЕННОСТЬ 

УДК: 123; 128 
 
 
 
 
 
 

Гранин Р.С. 

ЭСХАТОЛОГИЯ И УТОПИЯ  
В РУССКОЙ РЕЛИГИОЗНОЙ ФИЛОСОФИИ1,2 

Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Москва, Россия, grrom@mail.ru 

 
Аннотация. В статье предпринята попытка указать на эсхатологические 

предпосылки утопического мировоззрения. Показывается, что русской утопии 
свойственен критический оттенок, ироническое отношение к оптимистическому 
прогнозу, которое определяется эсхатологической традицией русской исто- 
риософии. Подчеркивается, что утопичность может оставаться лишь «мечтатель-
ностью», но также таить в себе и угрозу: враждебность свободе, антииндивидуа-
лизм, тоталитаризм. Неслучайно русскими религиозными философами всегда 
подчеркивалась опасность идеологических форм мессианства и политической 
утопии, которые, в частности, воплотились в революции. 

Ключевые слова: историософия; историодицея; утопия; хилиазм; мессианство; 
телеология; апокалиптика. 

Поступила: 15.06.2019                             Принята к печати: 10.07.2019 
 
 

                                           
1 © Р.С. Гранин, 2019 
2 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в рамках 

научного проекта № 17-33-00025-ОГН «Гетеротопия: Цивилизационный кон-
текст». (Acknowledgments: The reported study was funded by RFBR according to the 
research project № 17-33-00025-OGN «Heterotopia: Civilization Context»). 



 
Гранин Р.С. 

 

 

10

Granin R.S. 
Eschatology and utopia in Russian religious philosophy 

Institute of Scientific Information for Social Sciences of 
the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, grrom@mail.ru 

 
Abstract. The paper attempts to point out the eschatological background of the 

utopian worldview. It shows that Russian utopia is characterized by critical undertones, 
an ironic attitude to the optimistic forecast, which is determined by the eschatological 
tradition of Russian historiosophy. It is emphasized that utopianism can remain only  
a «dreaminess», but can also harbor a threat: hostility to freedom, anti-individualism, 
totalitarianism. It is no coincidence that Russian religious philosophers have always 
emphasized the danger of ideological forms of messianism and political utopia, which, 
in particular, were embodied in the Revolution. 

Keywords: historiosophy; historioticea; utopia; chiliasm; messianism; teleology; 
apocalyptica. 

Received: 15.06.2019                                             Accepted: 10.07.2019 
 
 

«Апокалипсис именно и есть христианская философия земной истории… 
Между тем, отрицающие или же фактически упраздняющие 

силу и значение пророчества о тысячелетии тем самым, 
так сказать, потопляют историю в эсхатологии». 

[Булгаков, 1948, c. 210] 
 
Русская философия всегда имела особый интерес к филосо-

фии истории, в которой эсхатологическая и утопическая пробле-
матика занимает центральное положение. Так, среди тем специфи-
чески русских Н.А. Бердяев называет тему о богочеловечестве и 
эсхатологию. Подтверждением его словам является философия 
всеединства и софиология В.С. Соловьева, где эсхатологические 
мотивы, относящиеся к общей истории, взаимосвязаны как с бы-
тием всего человечества, так и с судьбами отдельных людей. По-
скольку, писал философ, цель жизни каждого человека «неразрыв-
но связана с жизненною целью всех остальных, то личный вопрос 
необходимо превращается в вопрос общий: спрашивается – какая 
цель человеческого существования вообще, для чего, на какой ко-
нец существует человечество?» [Соловьев, 1988, c. 140]. Про себя 
же Бердяев говорит, что он всегда имел особенный интерес к проб- 
лемам философии истории, что его даже часто называли историо-
софом, и этим он вполне в традиции русской мысли, которая всегда 



 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

11

была историософической [Бердяев, 1991, c. 305]. Связь историо-
софии с эсхатологией философ обосновывал тем, что в истории 
все не удается и вместе с тем история имеет смысл. Этот смысл 
лежит за ее пределами, что предполагает ее конец. Поэтому на-
стоящая философия истории должна быть философией истории 
эсхатологической. Преломленная религиозно, историософия пре-
вращается в историодицею – оправдание истории в перспективе 
апокалиптики (последних времен земной истории, освященных 
божественным вмешательством). В этом смысле, по замечанию 
С.Н. Булгакова, апокалиптической в прямом и точном смысле яв-
ляется вся человеческая история1. 

Апокалиптическое восприятие истории вообще свойственно 
русскому самосознанию, что может быть связано с утопическим и 
мессианским мироощущением. Так, согласно В.В. Зеньковскому, 
над русской мыслью витает дух утопизма, что является свидетель-
ством как радикальной обращенности ее к последним целям исто-
рии, так и свидетельством неумения связать эти цели с историче-
ской реальностью без насилия над нею [Зеньковский, 1991, том 2, 
c. 150]. Г.В. Флоровский говорил об утопичности и «мечтательно-
сти» обстановки, которую следует учитывать для понимания рус-
ской философии2. В.П. Шестаков замечает, что русской утопии 
свойственен критический оттенок, ироническое отношение к оп-
тимистическому прогнозу, которое определяется эсхатологической 
традицией русской историософии. Не случайно антиутопический 
жанр появляется именно в России [Шестаков, 2007, c. 5]. В этом 
смысле обращение к эсхатологическим предпосылкам утопизма и 
мессианства позволяет вскрыть самобытные черты русского рели-
гиозно-философского самосознания. Утопичность может оставаться 
лишь «мечтательностью», но также таить в себе и угрозу: враж-
дебность свободе, антииндивидуализм, тоталитаризм. Опасность 
идеологических форм мессианства и политической утопии подчер-
кивалась русскими религиозными философами первой половины 
                                           

1 Философ пишет, что слово «апокалиптический» обычно употребляется в 
смысле «эсхатологический», тогда как такая равнозначность, на самом деле, им 
не свойственна. Апокалиптика исторична, эсхатология сверхисторична [Булгаков, 
1948, c. 210). 

2 Г.В. Флоровский говорит это прежде всего по отношению к Н.Ф. Федорову, 
но не только: «Понять его всего легче в перспективе его эпохи, в мечтательной и уто-
пической обстановке 70-х годов» [Флоровский, 2009, c. 408–409). 



 
Гранин Р.С. 

 

 

12

ХХ в., которые на личном опыте пережили все перипетии сначала 
декаданса Серебряного века, а затем революции и эмиграции. 

Вера в разрешение всех человеческих проблем в будущем 
является прямой предпосылкой утопического мышления. Рассмот-
рим более подробно эсхатологические основания утопических 
концепций: прогресса и мессианства. Согласно экзистенциализму 
Николая Бердяева, существует два понимания смысла человеческой 
жизни, которые постоянно сталкиваются. Согласно первому пони-
манию, предельной эсхатологической целью человека является 
сотериологическая задача: спасение от гибели и избавление от 
страдания во времени и в вечности. Вторая – реализация личности, 
качественное возвышение и восхождение: «Искание спасения мо-
жет быть небесной проекцией земного утилитаризма. Но под спа-
сением можно понимать, конечно, и достижение полноты и со-
вершенства жизни. Реализация личности требует бесстрашия, 
победы над страхом жизни и смерти, порожденным утилитариз-
мом, исканием благополучия и избавления от боли, вместо свободы 
и совершенства» [Бердяев, 20063, c. 153]. Процесс реализации лич-
ности болезнен и трагичен настолько, что Бердяев называет Апо-
калипсис откровением о реализации личности: «Личность связана 
с болью и страданием. Реализация личности болезненна. И человек 
отказывается от личности, чтобы не испытывать боли. <…> Борьба 
за реализацию личности есть героическая борьба. Героическое на-
чало есть начало личное по преимуществу. Личность связана со 
свободой. Без свободы нет личности. Реализация личности и есть 
достижение внутренней свободы» [там же, c. 152–153]. Но как за-
мечает С.Н. Булгаков в статье «Закон причинности и свобода че-
ловеческих действий»: «…именно относительно последних целей, 
последних мотивов своей деятельности, коренящихся в самых глу-
боких и коренных свойствах души, человек чувствует себя наиме-
нее свободным…» [Булгаков, 1903 а, c. 45]. 

Символом освобождения человека из мира обыденности, 
трансцендирования в экзистенцию, Бердяев называет точку – эзо-
терический символ самоуглубленности человека, в отличие от эк-
зотерической линии утопии. Утопическое мышление является 
следствием объективации: «В человеке живет страстная мечта о 
рае, т.е. о радости, о свободе, о красоте, о творческом полете,  
о любви. Она принимает то форму воспоминания о золотом веке в 
прошлом, то форму мессианского ожидания, обращенного к буду-



 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

13

щему. Но это одна и та же мечта, мечта существа, раненного вре-
менем, жаждущего выйти из времени» [Бердяев, 2006 а, c. 554]. 
Согласно Бердяеву, основной трагизм существования человека в 
мире заключается в том, что чем более личность реализует себя, 
чем ближе приближается к вечности, тем более она подвержена 
опасности смерти. В отличие от личности, безличное не знает 
смерти. Обезличивание вполне оправдывается большинством лю-
дей, для которых путь собственной реализации оказывается слиш-
ком болезненным и трагическим. По этой причине личность так 
часто в истории отказывается от себя в пользу обезличивания. 
Дионисийское растворение индивида в массе, где исчезает все ин-
дивидуальное и господствует универсальное, является натурали-
стическим бессмертием, которое, однако, не выходит в вечность 
подлинного экзистенциального существования, а остается во вла-
сти дурной (объективированной математической) бесконечности. 
Поэтому утопические проекты во все периоды истории пользова-
лись большим успехом. Утопический идеал связан с недостижи-
мостью в пределах истории идеала полноты или всеединства: «Че-
ловек живет в раздробленном мире и мечтает о мире целостном. 
Целостность есть главный признак утопии. Утопия должна пре-
одолеть раздробленность, осуществить целостность. Утопия все-
гда тоталитарна, и тоталитаризм всегда утопичен в условиях наше-
го мира. С этим связан вопрос свободы. В сущности утопия всегда 
враждебна свободе» [Бердяев, 2006 б, c. 667]. В утопии иррацио-
нальные, стихийные силы принимают форму крайней рациональ-
ности. При этом антиутопия оказывается гуманнее утопии, т.к. в 
ней присутствует динамика борьбы личности за свою свободу, на-
дежда на изменение реальности. Вера в утопию означает допуще-
ние возможности того, что совершенная и гармоничная социаль-
ная жизнь достижима в рамках истории, тогда как для Бердяева 
совершенство мыслимо лишь за эсхатологическим горизонтом эк-
зистенции. 

Феномен утопии тесным образом связан с мессианским 
ожиданием и с идеей прогресса. Мессианизм традиционно счита-
ется одним из способов теодицеи. Посредством осознания своей 
богоизбранности и ожидания в будущем исключительного для себя 
положения «народ-богоносец» смиряется с неудовлетворенностью 
по поводу своей исторической судьбы в настоящем, перенося все свои 
чаяния в самое ближайшее будущее. Религиозно-психологическая 



 
Гранин Р.С. 

 

 

14

структура мессианизма устойчива в разных культурно-истори- 
ческих и политических формах. Экзальтированность скорейшим 
приходом мессии есть тот же духовный подъем, что и в религиоз-
ных войнах, революциях, коммунизме, сектантстве и прочем:  
«Исторические теократии и лжемессианизм рухнули, но в XIX и 
XX веках мессианизм появляется в новых одеяниях, в секуляризо-
ванных формах. Образуется мессианизм избранной расы и избран-
ного класса. Древний хилиазм переходит в социальные учения» 
[Бердяев, 2006 а, c. 528]. Подобным же образом рассуждает Булга-
ков: «Позитивная теория прогресса является своего рода эсхатоло-
гией, призванной воодушевить борцов и поддержать религиозную 
веру в конечное торжество добра» [Булгаков, 1993, c. 47]. Однако 
уровень душевного напряжения не может длиться вечно. Тогда, как 
пишет Бердяев: «При поражении мессианизма победного на первый 
план выступает мессианизм страдальческий» [Бердяев, 2006 а,  
c. 526]. В этом случае силы черпаются уже не из экзальтированно 
возбужденной радости субъекта, ожидающего скорейшего наступ-
ления судного дня и через него лучшей судьбы для себя, а из по-
груженности в упоение своей абсолютной богооставленностью.  
В секуляризованном мире мессианские чувства достаточно скоро 
сублимируются и получают рациональное и конструктивное вы-
ражение в идее прогресса, который имеет мессианское основание: 
«Идея прогресса имеет мессианскую основу и без нее превращает-
ся в идею естественной эволюции». «Прогресс, который имеет 
обыкновение жертвовать всяким живущим человеческим поколе-
нием и всякой живущей человеческой личностью во имя грядуще-
го совершенства, которое превращается в вампира, приемлем лишь 
в том случае, если будет конец истории, и в этом конце результа-
том истории воспользуются все прошлые поколения, всякая чело-
веческая личность, жившая на земле» [там же, c. 530, 532]. Только 
эсхатологическое толкование прогресса удовлетворяет представи-
теля метафизики всеединства. «Подлинное же духовное преодоле-
ние границ нашего пространства и времени будет принадлежать 
новой духоносной эпохе, эпохе параклетизма. В Духе все предста-
нет в ином, новом свете» [там же, c. 554]. 

Далее рассмотрим метафизические предпосылки утопиче-
ского мышления, которые выделяет протоиерей Георгий Василье-
вич Флоровский (1893–1979). Так, в статье «Смысл истории и 
смысл жизни» он указывает на то, что невозможно доказать, что 



 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

15

цель человечества в чем-то заключается, т.к. стремится лишь от-
дельный человек, который ни к чему, кроме жизни, не стремится. 
Поэтому «цель» человечества – это «мнимая цель», т.е. такая цель, 
которая может быть построена ретроспективно: «Когда длинные 
ряды исторических явлений протекли, и за определенными собы-
тиями наступили другие, то, стараясь связать их в своем понима-
нии по принципу причинности, мы склоняемся думать, что дос-
тигнутое и было “задачею” стремлений. А между тем, оно лишь 
выглядит таковым, и выглядит только потому, что случилось, а, 
стало быть, – с точки зрения “разума”, – и “предназначено” было 
случиться. Разуму нужно “объяснить” связь явлений, “объяснить” 
некоторый конкретный факт, и он все вокруг него центрирует, за-
бывая, что все это не больше чем методологический прием, способ 
вскрыть, – т.е. на самом деле создать, – связь событий» [Флоров-
ский, 2002, c. 70]. Флоровский говорит, что разум стремится строить 
законы, но они лишь отражают человеческое понимание прошлого. 
Категорическими законами они сделались, если бы человеческому 
разуму было доступно интегрирование бесконечных рядов усло-
вий и обстоятельств. Но т.к. это не так, то понимание истории, как 
прошлой, так и будущей, является весьма условным: «В результате 
вычерчивается “линия движения человечества”, хаос фактов упо-
рядочивается; но линия эта поступательным концом своим уходит 
в неизвестную бесконечность будущего. Если там и есть “цель”, то 
она абсолютно для нас непостижима. Да и бесполезно для нас бы-
ло бы знать ее: “цель” человечества не может стать “целью” от-
дельной особи. Так “разум” и “сознание” противостоят друг другу, 
взаимно отрицая себя. Первый вносит “смысл” в историю, второй – 
в личную жизнь» [там же]. 

Теперь рассмотрим представления о возможности связи 
идеалов с исторической действительностью как основание утопи-
ческого мышления. Для этого обратимся к русской философии, кото-
рая, как известно, в большинстве своем тяготела к философии исто-
рии, историософии, историодицеи. Данная направленность тесным 
образом связана с радикальной устремленностью к предельным во-
просам бытия, а неумение, по замечанию В.В. Зеньковского, связать 
эту устремленность с собственным историческим контекстом, с 
«почвой» порождает утопичность мысли (бессилие связать реаль-
ность с идеалом [Зеньковский, 1991, т. 2, ч. 1, c. 150]). Как в одной 
из своих статей писал П.П. Сувчинский про русскую интеллиген-



 
Гранин Р.С. 

 

 

16

цию, «уже оторвались от почвы, но еще не достигли неба – повисли 
подобно пыли». В русской религиозной философии историко-
утопические, историко-эсхатологические и эсхатологически-
утопические проекты неразрывно между собой связаны. Причем 
С.Н. Булгаков в работе «От марксизма к идеализму» задается во-
просом, каким образом вообще может быть возможной метафизика 
истории: «Зло иррационально по самому своему понятию, и если 
оно, по тем или другим причинам, существует в истории, ей имма-
нентно, то ей имманентна вместе с тем и известная иррациональ-
ность, закрывающая от нас трансцендентную рациональность всего 
сущего, хотя она и может постулироваться метафизикой и состав-
лять предмет разумной веры. Но не значит ли это, что мы должны 
отказаться от метафизики истории, если основной ее постулат не-
выполним для нас, и предаться спокойствию или отчаянию агно-
стицизма? <…> Метафизика истории включает в себя собственно 
две проблемы: во-первых, проблему теодицеи в узком смысле, т.е. 
о возможности и значении зла в истории и человеческой жизни; 
во-вторых, проблему об основном содержании истории или о той 
задаче, которая разрешается историческим человечеством» [Бул-
гаков, 1903 б, c. 145]. 

Г.В. Флоровский отрицательно отвечал на возможность по-
строения рационалистической метафизики истории. Свидетельство 
невозможности по-настоящему связать идеалы и историческую 
действительность он видел в «духовной прелести» утопического 
мышления. В статье «Метафизические предпосылки утопизма» он 
пишет: «Утопизм есть постоянный и неизбывный соблазн челове-
ческой мысли, ее отрицательный полюс, заряженный величайшей, 
хотя и ядовитой энергией. Утопизм, это – сложное, многоэтажное 
духовное здание. В краткое, односложное определение не сжать 
его сущности. Приходится по слоям раскрывать его аксиоматиче-
ский фонд, не всегда ясно и отчетливо сознаваемый» [Флоровский, 
2002, c. 203]. Самым поверхностным слоем утопизма философ на-
зывает общественный утопизм, под которым он подразумевает 
всякую веру в возможность устройства совершенного общества, 
веру «…в возможность имманентной исторической удачи, оконча-
тельной и предельной, хотя бы и только частичной, но такой, ко-
торая не требовала и не допускала дальнейших перемен в лучшую 
сторону» [там же]. Согласно ему, в утопическом мышлении про-
исходит принципиальное приравнивание ценности и факта: «Идеал 



 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

17

есть здесь “будущий факт”, пока угадываемый и предвосхищае-
мый воображением, но противопоставляемый не голой данности, 
не “равнодушной природе”, а лишь – нынешнему, “существующе-
му порядку вещей”, и лежащий с ним в одной и той же плоскости 
исторической эмпирии. И постольку хронология становится в не-
котором смысле оценочным мерилом: то лучше, что впереди…» 
[Флоровский, 2002, c. 204]. Причем натурализм не преодолевается 
даже тогда, когда идеал выносится за пределы истории, ибо он все 
равно сохраняет свой смысл образца, хотя и неосуществимого, но 
непрерывно нарастающе-осуществляемого. Такую ситуацию Фло-
ровский называет «потенциальным хилиазмом», т.к. в ней проис-
ходит абсолютизация не только одной заветной эпохи, но проис-
ходит сакрализация всего исторического процесса, причем не 
только в силу его телеологичности, но и в силу относительного 
совершенства каждого этапа, находящегося на своем необходимом 
для достижения идеала месте. Ложь этического натурализма, со-
гласно Флоровскому, заключается в том, что идеальная действи-
тельность («действительность идеала») отождествляется и сопод-
чиняется с актуально существующей действительностью в одном и 
том же плоском плане эмпирического бытия. И вместо того, чтобы 
этому идеалу преобразить действительность, в «утопических гре-
зах», напротив, идеальная жизнь прорисовывается объектно и вещно, 
как новый порядок или строй. Этот идеальный строй или порядок 
понимается как один из множества разновидностей эмпирического 
строя, откуда возникает вера в самодостаточный характер соци-
альных форм, вера в учреждения или, по словам Флоровского, – 
«институционализм». В утопии самодовлеющий ценностный ха-
рактер имеет сам строй, безотносительно к живущим в нем людям: 
«…идеальный строй или быт подымается над этической сферой, 
изъемлется из этического обсуждения, превращается в надэтиче-
скую силу, которой должно быть “все позволено”. Ему усваивает-
ся право нравственного законодательного, своего рода нравствен-
но-метафизический суверенитет» [там же, c. 205]. Вера в 
существование идеального быта делает его первичным благом, 
которое должно быть осуществлено любой ценой, – «отсюда дик-
таторский и деспотический пафос, пафос насильственного дарова-
ния “счастья”. Эта парадоксальная идея тесно связана с “осущест-
влением” идеала. Утопическою волей движет постулат всецелой 
рационализируемости общественной жизни, применяемой двояко: de  



 
Гранин Р.С. 

 

 

18

lege lata и de lege ferenda [лат. «С точки зрения действующего закона 
и с точки зрения законодательного предположения»]» [Флоровский, 
2002]. 

С утопическим идеалом связана вера в силу рационалисти-
ческого познания бытия, согласно этой вере, априорно признается 
возможность всю полноту общественных отношений исчерпы-
вающе кодифицировать, полностью описать обобщающими фор-
мулами. При этом: «…возможным кажется предвосхищение как 
бы конституции грядущего идеального общества, и притом в ее 
казусах и подробностях. Вкус и стремление к мелочной регламен-
тации необычайно показательны для самых разнообразных на-
правлений утопической мысли. <…> Мысль предвосхищает “иде-
альный предмет” в порыве конструктивного воображения, и здесь 
предвидимо и предвычислимо все» [там же, c. 205–206]. Утопиче-
ские идеалы всегда имеют абстрактный характер, они строятся си-
лой отвлечения. Логического оправдания для них утописты ищут 
не в конкретном социокультурном опыте, а в единообразных нор-
мах разума или природы, в естественном праве. При этом утопиче-
скому мировоззрению присуща устойчивая антиисторичность, ко-
торая маскируется, но не преодолевается введением теории 
исторических возрастов различных обществ. Согласно ей, все об-
щества проходят одни и те же стадии исторического развития. Эти 
стадии объявляются естественными для всего человечества. Те же 
общества, которые не идут по «нормальному» историческому пути 
развития, обречены на выпадение из истории, на внеисторическую 
участь. Нормальный прогресс, согласно подобному утопическому 
мышлению, приводит к общечеловеческому универсальному типу 
цивилизации: «И в последнем счете мысль упирается в мечту либо 
о многосложной системе однородных ячеек, о системе “ассоциа-
ций”, либо о единой мировой “империи”» [там же, c. 206–207]. 
Водворением единообразного естественного строя разрешается 
поиск общественного идеала. Навсегда отождествляются должное 
и действительное. Этим за социальным утопизмом просвечивает 
обосновывающая его утопическая философия истории. Согласно 
которой, прогресс может актуально достигнуть абсолютного зна-
чения, выше которого в принципе уже ничего быть не может. Это – 
совершенство – конец прогресса, но не конец истории. Это начало 
утопии. Идеал становится фактом достижимого будущего. Вся ис-
тория совершается ради имманентной ей цели: «Утопист обязан 



 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

19

мыслить и толковать историю в категориях телеологических, – <…> 
как самоосуществление некоего “плана” или “энтелехии”. В исто-
рии преформирован и предопределен весь круг последовательных 
превращений по пути к законченному, как бы “взрослому” состоя-
нию. В силу целесообразности история должна быть планомерна. 
Идея целесообразного развития неизбежно приводит к своеобраз-
ному логическому провиденциализму» [Флоровский, 2002, c. 208]. 
С его позиций происходит апология мира как космического един-
ства. Оправдывается именно целое, а не личная жизнь человека. 
Личность превращается в элемент мировой сущности: «Так исто-
рическая телеология подводит основание и опору под антиинди-
видуалистический уклон утопического мировоззрения» [там же,  
c. 209]. Мир понимается как телеологическое единство, органиче-
ское целое, в его рамках происходит натурализация человека, ко-
торый понимается как родовой человек (человечество) – индивид 
высшего, космического порядка. История становится историей 
всего мира, а не биографией индивида. Такое органическое миро-
ощущение Флоровский называет первичной основой утопического 
овеществления идеалов: «Цель истории – вещна и не может быть 
иной, не может состоять ни в чем ином, кроме “строя”, если это – 
предельное состояние естественно развивающегося и становящего-
ся целокупного мира» [там же]. По его выражению: «Индивиды 
служат прогрессу кораллового рифа» [там же, c. 213]. Как пишет 
Флоровский: «По удачному выражению о. С. Булгакова, с этой 
точки зрения, вся жизнь представляется “в страдательном залоге”, – 
и можно прибавить: и в безличных предложениях… Ибо личное 
теряет самостоятельность, растворяясь в родовом. <…> Ренувье 
метко указывал, что теория прогресса есть, в сущности, одна из 
разновидностей догмата о непреоборимой благодати. “Теория про-
гресса, – говорил он, – рассчитывает на провиденциальную силу 
следующих друг за другом фактов, извлекающих добро из зла”» 
[там же, c. 210]. Общественный идеал превращается в полную за-
вершенную объективность, в равновесное состояние мира. Мир 
превращается из задания в факт, порядок. При этом в грезах о 
«мессианском пире» забываются личные и чужие муки и страда-
ния. Флоровский определяет утопическое самочувствие как кос-
мическую одержимость. Ощущение вовлеченности и включенно-
сти во вселенский строй определяет утопическую самооценку и 
оценку мира. «Утопический человек», включенный в мировую 



 
Гранин Р.С. 

 

 

20

стихию, лишается собственной воли, он живет в тенетах «мировой 
воли», что, по словам Флоровского, определяется «чистым, бес-
примесным пафосом вещи». В универсализме кроется последнее 
основание утопического влечения к «вещному» идеалу. В натура-
листическом монизме утопии или «“добро” оказывается бессиль-
ным, и нравственное сознание превращается в какой-то недейст-
венный эпифеномен природной действительности; или мир 
рассеивался в грезу и сохранялся лишь “мир значимостей”, о кото-
ром нельзя сказать, что он “есть”… Или, наконец, ценности ове-
ществляются в качестве скрытых “сущностей” эмпирических ве-
щей, и вовлекаются в природный круговорот» [Флоровский, 2002, 
c. 214]. В последнем случае потустороннее оказывается «интелли-
гибельным характером», корнем посюстороннего. Т.е. мир ценно-
стей становится сущностью мира явлений, в котором он как бы 
отображается и осуществляется. Два мира приравниваются друг к 
другу и неразрывно скрепляются. Лишь в отвлечении становится 
возможным разделить прообраз и отражение, причину и следствие, 
подлинник и повторение, возможность и действительность, сущ-
ность и явление. В органическом всеединстве остается возможным 
лишь движение, в нем нет места действию или подвигу: «Отказ от 
подвига, от дерзновения свободы включает человека в огненное 
колесо рождений и смертей, обрекает его на страдную суету бес-
конечного бега. На место подвига становится развитие. И здесь 
последнее основание той дурной вывороченности в необратимое 
течение времени, “в пустоту бесконечности и дали”, которая обра-
зует сердцевину утопического мироощущения» [там же, c. 216]. 

 
 

Список литературы 
 

Бердяев Н.А. Опыт эсхатологической метафизики: Творчество и объективация // 
Бердяев Н.А. Дух и реальность. – М.: АСТ; Харьков: Фолио, 2006 а. – С. 381–564. 

Бердяев Н.А. Самопознание: Опыт философской автобиографии. – М.: Книга, 
1991. – 448 с. 

Бердяев Н.А. Царство Духа и царство Кесаря // Бердяев Н.А. Дух и реальность. – 
М.: АСТ; Харьков: Фолио, 2006 б. – С. 567–671. 

Бердяев Н.А. Я и мир объектов: Опыт философии одиночества и общения // Бер-
дяев Н.А. Дух и реальность. – М.: АСТ; Харьков: Фолио, 2006 в. – С. 25–156. 

Булгаков С.Н. Апокалипсис Иоанна. – Париж: YMCA-PRESS, 1948. – 353 с. 



 
Эсхатология и утопия в русской религиозной философии 

 

 

21

Булгаков С.Н. Закон причинности и свобода человеческих действий // Булга-
ков С.Н. От марксизма к идеализму: Сборник статей (1896–1903). – СПб.: Т-во 
«Общественная польза», 1903 а. – С. 35–52. 

Булгаков С.Н. Основные проблемы теории прогресса // Булгаков С.Н. Сочинения: 
в двух томах. – М.: Наука, 1993. – Т. 2. – С. 46–94. 

Булгаков С.Н. От марксизма к идеализму: Сборник статей (1896–1903). – СПб.:  
Т-во «Общественная польза», 1903 б. – 347 с. 

Зеньковский В.В. История русской философии: в 2 т., 4-х кн. – Л.: Прометей, 1991. 
Соловьев В.С. Философские начала цельного знания // Соловьев В.С. Сочинения  
в 2 т. – М.: Мысль, 1988. – Т. 2. – С. 140–288. 

Флоровский Г.В. Метафизические предпосылки утопизма // Флоровский Г.В. Вера 
и культура. Избранные труды по богословию и философии. – СПб.: РХГИ, 
2002. – С. 197–228. 

Флоровский Г.В. Пути русского богословия. – М.: Институт русской цивилизации, 
2009. – 848 с. 

Флоровский Г.В. Смысл истории и смысл жизни // Фроловский Г.В. Вера и куль-
тура: Избранные труды по богословию и философии. – СПб.: Издательство 
Русского Христианского Гуманитарного Института, 2002. – С. 61–83. 

Шестаков В.П. Эсхатология и утопия: Очерки русской философии и культуры. – 
М.: Издательство ЛКИ, 2007. – 208 c. 

 
 

References1 
 

Berdyaev, N.A. (2006). Opyt eshatologicheskoj metafiziki: Tvorchestvo i obektivaciya. 
In: Duh i realnost. (pp. 381–564). Moscow: AST; Harkov: Folio. 

Berdyaev, N.A. (1991). Samopoznanie: Opyt filosofskoj avtobiografii. Moscow: Kniga. 
Berdyaev, N.A. (2006). Carstvo Duha i carstvo Kesarya. In: Duh i realnost. (pp. 567–

671). Moscow: AST; Harkov: Folio. 
Berdyaev, N.A. (2006). Ya i mir obektov: Opyt filosofii odinochestva i obsheniya. In: 

Duh i realnost. (pp. 25–156). Moscow: AST; Harkov: Folio. 
Bulgakov, S.N. (1948). Apokalipsis Ioanna. Parizh: YMCA-PRESS. 
Bulgakov, S.N. (1903). Zakon prichinnosti i svoboda chelovecheskih dejstvij. Ot mark-

sizma k idealizmu: Sbornik statej (1896–1903). Sankt-Peterburg: «Obshestvennaya 
polza». 

Bulgakov, S.N. (1993). Osnovnye problemy teorii progressa. Sochineniya: v dvuh 
tomah. Moscow: Nauka. 

Bulgakov, S.N. (1991). Ot marksizma k idealizmu: Sbornik statej (1896–1903). Sankt-
Peterburg: «Obshestvennaya polza». 

Zenkovskij, V.V. (1991). Istoriya russkoj filosofii: v 2 t., 4-h kn. Leningrad: Prometej. 

                                           
1 Здесь и далее библиографические записи в References оформлены в стиле 

«American Psychological Association» (APA) 6 th edition. 



 
Гранин Р.С. 

 

 

22

Solovev, V.S. (1998). Filosofskie nachala celnogo znaniya. In: Solovev V.S. Sochi-
neniya v 2 t. T. 2 (pp. 140–288). Moscow: Mysl. 

Florovskij, G.V. (2002). Metafizicheskie predposylki utopizma. Vera i kultura.  
Izbrannye trudy po bogosloviyu i filosofii. Sankt-Peterburg: RHGI. 

Florovskij, G.V. (2009). Puti russkogo bogosloviya. Moscow: Institut russkoj civili-
zacii. 

Florovskij, G.V. (2002). Smysl istorii i smysl zhizni. Vera i kultura: Izbrannye trudy po 
bogosloviyu i filosofii. Sankt-Peterburg: Izdatelstvo Russkogo Hristianskogo Gu-
manitarnogo Instituta. 

Shestakov, V.P. (2007). Eshatologiya i utopiya: Ocherki russkoj filosofii i kultury. 
Moscow: Izdatelstvo LKI. 


